**Лекция 1. Тема: РЕЛИГИЯ КАК СОЦИАЛЬНО-ИСТОРИЧЕСКОЕ И**

**ФИЛОСОФСКО-КУЛЬТУРНОЕ ЯВЛЕНИЕ**

**П Л А Н**

1. Понятие религии.
2. Структура религии.
3. Функции религии.
4. Религия и наука.
5. Медицина и религия.
6. Свободомыслие.
7. **ПОНЯТИЕ РЕЛИГИИ**

С проявлениями религии человек встречается повсюду. В то же время дать четкое определение религии не так просто. Учеными дано более 200 определений религии, но и они, по их мнению, не отражают данное явление духовной жизни во всей полноте.

 Даже само слово «религия» переводится и объясняется по-разному. Впервые оно появилось у древних римлян. Им обозначали все, что было связано с почитанием богов. Существует версия, что слово «религия» происходит от латинского relegere, что означает **«относиться с особым почтением».** Но чаще его производят от латинского глагола religare, что означает **связывать, соединять**. Верующие употребляют слово «религия» для обозначения своей веры в их двустороннюю связь с некоей высшей силой, первичной по отношению к реальному миру, которая стоит над природой и обществом.

 Наука, изучающая религиозные традиции мира, называется **религиоведением.** Она зародилась еще в древности. Её основоположниками являлись греческий философ Ксенофан Колофонский, римский историк Иосиф Флавий, индийский император Акбар, испанский философ и врач Аверроэс (Ибн Рожд). Однако религиоведение как наука сформировалась лишь во 2-ой половине ХIХ в.

 В настоящее время существует несколько концепций сущности религии. Назовем наиболее известные:

 1) **теологическая** (богословская) – от греческого «теос» - бог, «логос» - учение). Она признает источником религии сверхъестественное – Бога или просто некое духовное начало.

2) **субъективистская**. Основоположник американский философ Джеймс. Она рассматривает религию как результат стихийной деятельности индивидуального человеческого сознания, субъективных переживаний человека.

3) **антропологическая**. Предложена немецким философом Л.Фейербахом. Рассматривает религию как продукт человеческого сознания, фантазии, воображения. Человек в процессе познания отделяет от себя свои собственные качества (страх, любовь, эгоизм и т.д.) и переносит их на Бога или какое-то сверхъестественное существо, реально не существующее.

4) **биологизаторская**. Разработана З.Фрейдом. Рассматривает религию как способ реагирования человека на условия окружающей среды, как порождение бессознательных влечений и импульсов человека. Религия, по мнению З.Фрейда – «коллективный навязчивый невроз».

5) **социологическая**. Разработана французским социологом Дюркгеймом. Согласно ей, религия имеет социальную основу и обеспечивает целостность любого общества – с древнейшего до современного. Религиозные нормы, ценности, верования, чувства являются необходимыми для всех людей, они как бы цементируют общество, связывают человека с ним.

6) **марксистская**. С точки зрения марксизма классическое определение религии дал Ф.Энгельс: «…всякая религия является не чем иным, как фантастическим отражением в головах людей тех внешних сил, которые господствуют над ними в их повседневной жизни, - отражением, в котором земные силы принимают форму неземных» (К.Маркс, Ф.Энгельс. Соч. т.21.С.328).

7) **нейротеология.** Религия – продукт мозга (височные доли, гипоталамус, гиппокамп) и его функциональных возможностей. Молитва – специфическая форма активности мозга, которая включает специальные его участки, заблокированные в повседневной жизни. При молитве возникают электромагнитные изменения и образуются огромные энергетические кольца.

8) **генетическая** – у верующих людей есть религиозный ген, у атеистов – нет. Он может мутировать. Его отсутствие – аномалия, но через несколько поколений он (ген) возвращается на место (vmat2).

9) **бактериологическая** – существует особая популяция бактерий в микрофлоре человека, которые «перепрограммируют» наш мозг на веру в сверхъестественные сущности. Религии и верования распространяются так же как и эпидемии различных микробов и вирусов (только в культурном пространстве).

 Даже, исходя из этих немногих определений видно, что вопрос о том, что такое религия, издавна вызывал и вызывает острые споры, дискуссии.

 Обобщая, можно заключить, что религия в широком смысле – это система высших, предельных ценностей, которые человек (или группа) ставит выше себя, и его (её) практическое отношение к этим ценностям.

 В более **узком** традиционном смысле религия – это мировоззрение, мироощущение, а также поведение и система действий, основывающаяся на вере в существование сверхъестественного, потустороннего начала.

 Существует и такое понятие, как **светская религия**. Это когда чертами сверхъестественного может наделяться не только потусторонний, но и посюсторонний мир (сюда относится поклонение социальным феноменам и наделение их сверхъестественными свойствами – так создаются культы личности и государства, культы избранного народа, расы, классы, культы вещей, денег, техники и т.п.).

 Раскрывая понятие религии, следует остановиться и на понятие «**суеверие».** Суеверие можно определить как бытовую религиозность (например: плохая примета (черная кошка) «нейтрализуется» с помощью определенных магических действий (человек идет другой улицей или плюет через левое плечо). Кстати, сам термин «суеверие» имеет церковное происхождение и означает «пустую, напрасную, вредную веру – веру «всуе», так что религиозные идеологи к суевериям относятся отрицательно.

Все современные религии можно разделить на 4 группы:

1.Мировые религии (повсеместно распространенные):

- христианство (33% населения Земли)

- мусульмане (22 % населения Земли)

- буддисты (7% населения Земли)

2. Национальные религии (религии одной страны или одного народа) – их 8.

3. Первобытные религии (сохранились у ряда народов)

4. Нетрадиционные религии (вероучения, неокульты, появившиеся в ХХ веке).

**2.СТРУКТУРА РЕЛИГИИ**.

Переходя к **вопросу о структуре религии**, следует отметить, что религия включает в себя 3 элемента: 1) религиозное сознание; 2) религиозный культ; 3) религиозную организацию.

 В **религиозном сознании** выделяют 2 уровня: а) религиозную психологию; б) религиозную идеологию.

 а) религиозная психология включает в себя религиозные чувства, переживания, настроения, которые формируются в значительной мере стихийно.

 б) религиозная идеология – стройная система религиозных взглядов, разработкой которой занимаются богословы.

 **Религиозный культ** (от лат. cultus уход, почитание) – совокупность особых символических действий, обрядов, с помощью которых верующие стремятся влиять на бога и получить его расположение. Есть культовые действия, общие для приверженцев практически всех религий, напр. заклинания, поклоны, жертвоприношения, ограничения в пище (посты) и т.д. Но многие обряды специфичны для той или другой религии. Например, почитание коровы у индуистов, поклонение христиан кресту, а мусульман – «черному камню» в Мекке и т.д.

 **Религиозные организации** – их общепринятое название – **церковь** (от греческого – «божий дом»). Одновременно церковью называют и культовое здание, т.е. храм. Вместе с тем возникают **секты** – объединения верующих, противопоставляющие себя господствующей церкви (от латинского sekta – образ мыслей, учение, направление).

 Кроме религиозной деятельности, церковь занимается и хозяйственной, политической, просветительной и т.д.

**3.ФУНКЦИИ РЕЛИГИИ**.

Говоря о **функциях религии**, следует подчеркнуть, что они многообразны, а социальная роль религии неоднозначна . Например, положительная роль заключалась в развитии морали, права, искусства, медицины; введение христианства было значительным шагом в развитии гуманизма, в формировании чувства собственного достоинства человека.

 Вместе с тем религия требует безропотного повиновения господу.

 Монастыри, с одной стороны, были хранилищами литературы, монахи занимались лечением; монастыри служили препятствием на пути врагов.

 С другой стороны, монах обязан быть суровым аскетом и умерщвлять плоть; монастыри часто служили местом заточения.

 Итак, обычно выделяют 4 функций религии:

1. Компенсаторная;
2. Мировоззренческая;
3. Регулирующая;
4. Интегрирующе-дезинтегрирующая
5. Удовлетворяет потребности верующих в утешении, успокоении при жизненных невзгодах.
6. Формирует у верующих определенную систему политических, правовых, эстетических и др. взглядов, особую мораль и нравственность.
7. Регулирует поведение людей во многих сферах их деятельности (в семье, обществе, на производстве и т.д.). Так, например, шариат в исламе – это не только свод мусульманских правовых норм, но и правила поведения и запреты, охватывающие имущественные отношения, взимание налогов, оформление торговых сделок, порядок убоя животных, охоты, рыболовства, область семейно-брачных отношений.
8. Сплачивает и объединяет единоверцев; однако одновременно разделяет и противопоставляет друг другу последователей разных религий, т.е. играет дезинтегрирующую роль.

**4.РЕЛИГИЯ И НАУКА**

 История их взаимоотношений непроста и изобилует столкновениями. В советскую эпоху это стало основанием для пропагандистской формулы «Религия – враг науки». Попытаемся разобраться, насколько она справедлива.

 Различия и противоречия между религией и наукой:

1)Действительно, главным признаком религии является вера в сверхъестественное, в чудо и поклонение ему. Верующими признается непознаваемость Бога и ряда догм, непознаваемыми провозглашаются и глубинные тайны бытия.

 Наука же исходит из признания познаваемости мира и всех его явлений. Наука низводит все непознанное, сверхъестественное, чудесное к научно обоснованному. С этой позиции чудо – порождение слепой веры. Ученые нередко повторяют высказывание Д.Дидро «Чем больше верят, тем больше чудес».

 2) Религия основана на чувстве, интуиции, т.е. к субъективной сфере человеческого бытия, наука – на рассудочности, на правилах логики, т.е. обращена преимущественно к объективной сфере действительности и самого человека.

 3) Верующему не положено критиковать священные книги, каноны, догмы, свидетельства церковных авторитетов. Научное же объяснение мира – критично, сомнение – это долг ученого.

 В отличие от неприкасаемых канонов и догм религии научные теории подвергаются пристрастному суду практики. И только тогда руководствуются ими.

 Отмеченные различия и противоречия между религией и наукой оказались резко отражены в истории их взаимоотношений. Столкновения между церковью и наукой были обусловлены тем, что открытия последней нарушали ту картину мира, которая сложилась еще с донаучных времен на основе верований и «священных книг».

 Религия, как известно, возвышает веру над разумом. В парадоксальной форме эту позицию выразил один из основателей христианского богословия Тертуллиан (2-3 вв.н.э.): «Верую, потому что абсурдно». Вождь реформации М.Лютер называл разум «блудницей дьявола», мешающей вере в Бога.

 Однако **«линия** **Тертуллиана»** в христианском богословии сочетается с другой, тоже сложившейся у истоков богословия; - с **линией Климента** **Александрийского».** Климент, современник Тертуллиана, стремился примирить веру и разум, дополнить ее знанием, сделать сознательной, подкрепить догматы христианства достижениями светской философии, опирающейся на научные данные.

 «Линия Климента» получила поддержку и развитие в трудах Ф.Аквинского, учение которого ныне считается официальной философией католической церкви. Он выдвинул идею гармонии веры и разума. Согласно Фоме, разум человека божествен по своей природе, а потому должен обосновывать и подкреплять истины веры.

 Опираясь на эти положения, в средние века церковь контролировала деятельность ученых и запрещала им заниматься теми исследованиями, которые заведомо могли поколебать религиозную картину мира. В 1163 г. римский папа Александр Ш издал буллу о запрете «изучения физики или законов природы». Спустя столетие папа Бонифаций VIII запретил анатомирование трупов и химические опыты. В ХIII в. католическая Церковь создала инквизицию – трибунал для расправы над еретиками, к которым приравнивались ученые, преступившие эти запреты.

 В 1327 г. за пропаганду противоречившего Ветхому Завету учения о шарообразности Земли инквизицией был сожжен на костре выдающийся астроном Чекко д`Асколи. Столетие спустя испанская инквизиция казнила математика Вальмеса, дерзнувшего решить уравнения такой сложности, которая, по мнению церковных властей, «недоступна человеческому разуму». Столетием позже той же испанской инквизицией был приговорен к смерти великий ученый и врач Сервет, открывший «малый круг» кровообращения.

 Разумеется, эти запреты и преследования серьезно тормозили развитие науки. Однако они не останавливали ученых, которые, как правило, были религиозными людьми, но жажда истины побеждала веру. Таков был Н.Коперник, в своей книге «О вращении небесных сфер» (1543) заявивший о гелиоцентрической системе. Его взгляды потрясли религиозную картину мира, в связи с чем в 1616 г. церковь запретила учение Коперника, труды его были изъяты из библиотек, о них не разрешалось упоминать на лекциях. За поддержку идей Коперника и учение о безграничности Вселенной и множестве обитаемых планет в 1600 г. в Риме на костре был сожжен итальянский философ Д.Бруно.

 За подтверждение своими открытиями учения Коперника Г.Галилей был привлечен к суду инквизиции и под страхом смерти принужден отречься от своих убеждений и покаяться перед судом.

 Служители ислама были во многом едины с христианской церковью в своем отношении к науке. В связи с этим примечательна судьба крупнейшего книгохранилища древности – Александрийской библиотеки, сосредоточившей в себе сотни тысяч ценнейших рукописей. Ее разгромили фанатики раннего христианства, а спустя столетие, в 642 г. окончательно уничтожили по приказу халифа Омара мусульмане.

 Вот что, кстати, повелевалось Омаром: «Если в этих книгах есть то, что имеется в Коране, тогда они бесполезны. Если в них есть то, чего нет в Коране, тогда они вредны. И в том и в другом случае их надо сжечь».

 Мусульманские фанатики убили знаменитого среднеазиатского математика и астронома Улугбека (1394-1449) и разрушили его обсерваторию.

 Представители других конфессий также боролись со свободомыслием. В 1656 г. иудейцы – раввины подвергли «великому отлучению» философа Б.Спинозу за научную критику Библии.

 Не исключением являлось и русское православие. Церковь запретила книгу Сеченова «Рефлексы головного мозга» (1863) сочтя ересью учение о естественной природе психики человека. Из-за гонений духовенства был вынужден покинуть Россию сторонник дарвинизма, выдающийся биолог, лауреат Нобелевской премии И.Мечников.

 Примеры церковных противостояний науке многочисленны во всех странах мира. Вместе с тем не следует абсолютизировать это противостояние: здесь имел место конфликт не столько религии с наукой, сколько церкви (как организации) со свободомыслящими учеными.

 В сознании едва ли не всех ученых прошлого научное мышление мирно уживалось с религиозной верой. Многие гениальные исследователи с глубоким интересом предавались богословским занятиям. Так, на склоне лет И.Ньютон занялся толкованиями Апокалипсиса. Немало естествоиспытателей ( в т.ч. один из основателей генетики Мендель) были монахами.

 В ХХ в. роль науки невероятно возросла, и церковь отказалась от прямой конфронтации с учеными, искала с ними компромиссы. Особенно это характерно для католической и протестантской церквей. Католическая церковь разрешила принять верующим дарвинское учение о естественном происхождении человека (правда, лишь в качестве «правдоподобной гипотезы» и лишь в отношении телесной оболочки). Часто в наши дни сама наука используется для доказательства идеи бога. В 1972 г. в г. Сан-Диего (Калифорния, США) был основан специальный Институт креационистских (сотворение) исследований. В нем видные ученые, разделяющие религиозную веру, интерпретируют в соответствующем направлении данные геологии, биологии, физики, астрономии, космологии и др. наук. В целом приобщенность к науке снижает приверженность к религиозной вере, но отнюдь не устраняет её. В 1916 г. Леуба выяснил, что 40% американских ученых исповедовали то или иное вероучение. Он высказал предположение, что со временем их религиозность будет падать. Но авторитетный социолог ошибся. Спустя 80 лет, в 1996 г., его исследование было повторено по той же методике. Выяснилось, что уровень религиозности ученых остался точно таким же – 40%. Очевидно, научные сведения сами по себе все же не вытесняют религиозную веру.

 Сегодня, в начале III тысячелетия, все же можно утверждать, что и в научной картине мира пространство для веры имеется. Несмотря на строжайшие правила научного поиска, элементы веры в нем все же неустранимы – ученые «верят» своим коллегам, момент веры включен в некоторые исходные аксиомы и во многие промежуточные звенья исследований. Вера и интуиция особенно пронизывают заключительную стадию деятельности ученого, где как раз и происходит само «таинство» научного творчества, где рождаются новые идеи, теории, объяснения и прогнозы. В этом много ещё неизученного, потаенного, необъяснимого.

**5.МЕДИЦИНА И РЕЛИГИЯ**

 **Медицина -** система научных знаний и практической деятельности, целями которой являются укрепление и сохранение здоровья, продление жизни людей, предупреждение и лечение болезней человека.

 Медицина во все времена была связана с религией, религия с врачеванием. И это закономерно, т.к. и религия, и медицина стоят у истоков жизни и смерти. «Существование Верховного разума, а, следовательно, и Верховной Воли, я считаю необходимым и неминуемым требованием (постулатом) моего собственного разума, так что если бы я и хотел теперь не признавать существование Бога, то не мог бы этого сделать, не сойдя с ума» - так очертил свое мировоззрение великий хирург Н.И.Пирогов.

 Взаимодействие медицины и религии строится на следующих положениях:

1.Медицина и религия имеют общий объект интересов – это человек во всей полноте его жизни. Они признают наличие физической и нефизической (в т.ч. духовной) составляющей человеческой личности. Они относятся к здоровью как к комплексному понятию, включающему душу и тело.

2. Медицина и религия имеют свою область в своей заботе о человеке. Область (компетенции) медицины – это, в основном, лечение физических и психических патологий. Область религии – лечение духовной составляющей личность.

3. Медицина и религия находятся в тесном взаимодействии, т.к. их сферы воздействия дополняют друг друга.

 Обладая общими целями и дополняя друг друга в сферах воздействия, медицина и религия способствуют развитию общества, его благосостоянию и поддержанию его жизнеспособности. Только при тесном социальном взаимодействии медицины и религии общество будет развиваться динамично и целостно.

**6.СВОБОДОМЫСЛИЕ**

 Понятие **свободомыслие** (вольнодумство) широко используется в религиоведении для обозначения мировоззренческой установки, утверждающей независимость человека от религии и церкви в решении общественных и личных проблем.

 Традиция свободомыслия берет начало в философии древнего мира и характерна для всех эпох и стран в ХХ в. В социалистических странах, где по примеру СССР насаждался государственный атеизм, эта традиция была серьезно скомпрометирована. Свобода несовместима с принуждением.

 **Формы свободомыслия** достаточно многообразны. Сравнительно примитивной, ранней формой свободомыслия является **богоборчество -** осуждение богов за попущение злу и неустройство в мире, за их равнодушие к людским страданиям, за несправедливость и жестокость (как правило, характерен для прежнего времени).

 К богоборчеству близка другая форма свободомыслия – **религиозный нигилизм** (от латин. nigil – ничто). Это отрицание религии не связанное с утверждением какого-то иного мировоззрения, положительных ценностей, идеалов. На обыденном уровне он выражается в бездуховности, попрании морали, озлоблении. Идеологами нигилизма выступили немецкие философы Штирнер и Ницше. (Так, в сочинении «Антихристианин» Ницше дошел до своеобразной религиофобии. Он буквально издевается над Библией – «недурно надевать перчатки, когда читаешь «Новый Завет», вероучение христианства оценивает как «бестолковщину всех видов больного разума», верующих называет «лживыми уродами».

 Часто к свободомыслию относят и **индифферентизм** – т.е. безучастие, безразличие к религии. Равнодушие к религии может быть обусловлено как просто леностью мысли, низкой культурой, так и осознанной мировоззренческой позицией, обычно свойственной многим деятелям культуры и искусства стран с клерикальным (церковным) государственным устройством.

 **Антиклерикализм** – это осуждение притязаний Церкви на светскую власть, на диктат в сфере образования и культуры. Очень часто такое проявление свободомыслия свойственно не только неверующим, но и приверженцам религии, опасающимся произвола Церкви как организации. Яркой формой антиклерикализма являлась Реформация.

 Свободомыслие в рамках религиозного мировоззрения обретает философскую основательность в **пантеизме**. Он отождествляет Бога со Вселенной. Пантеистами являлись Н.Кузанский, Д.Бруно, Б.Спиноза, Гете, крупнейшие естествоиспытатели Геккель, Планк, Эйнштейн.

 Философское обоснование имеет и др. форма свободомыслия – деизм. Деисты признают, что Бог сотворил мироздание, но вместе с тем утверждают, что после сотворения мира Бог не принимает какого-либо участия в событиях природы и не вмешивается в их закономерный ход. Деистами являлись знаменитые американские просветители и государственные деятели Т.Джефферсон и Б.Франклин (крупнейший физик своего времени), французы Ж.Ж.Руссо и Вольтер. И в наши дни концепция деизма имеет немало сторонников среди свободомыслящих естествоиспытателей, размышляющих над поразительно сложным, но в то же время закономерным и познаваемым обустройством мироздания.

 Наиболее последовательной формой свободомыслия является **атеизм** (в переводе с греческого «безбожие»), опирающийся на философию материализма. Атеизм отрицает веру в сверхъестественные силы и существа, критикует основы религиозного миропонимания и культа на базе науки. Наиболее яркое воплощение атеизм нашел в работах А.Фейербаха, К.Маркса, Ф.Энгельса, З.Фрейда, Э.Фромма, Ж.-П.Сартра, А.Камю и Б.Рассела. Научный атеизм следует отличать от воинствующего атеизма (характерного для советских времен), который был вульгарной версией атеизма, с элементами нигилизма и религиофобии.

Согласно последним исследованиям, число неверующих (в основном атеистов) составляет около 12% населения Земли.